
 

Reisenotizen 
7-12/2025 – Dezember 2025 Afrika / Mauretanien 

Zwischen Sand und Schrift  

Mauretanien und das verschwundene Wissen der Sahara 

 

 

 

 

 

 

 

In den alten Karawanenstädten der Sahelzone sucht Mauretanien nach seiner Zukunft – 

und bewahrt ein kulturelles Erbe, das vom Sand verschluckt zu werden droht. Eine Reise 

durch Wüste, Küste und Zeit. 

Eine schmale Bibliothek in Chinguetti. Ein alter Mann, der Manuskripte vor dem Sand schützt, der 

seit Jahrhunderten an den Lehmmauern kratzt. Und draußen, jenseits der schmalen Gassen, wölbt 

sich die größte Wüste Afrikas – zugleich Bedrohung und Lebensraum. Mauretanien, fast unsichtbar 

im globalen Tourismus, ist einer der letzten Orte, an denen die geistige und materielle Welt des 

alten Saharahandels noch spürbar ist. Diese Reportage folgt den Spuren der Karawanen, den 

Oasen, den Küstenfischern, den nomadischen Traditionen – und einer Kultur, die zwischen 

Verschwinden und Wiederentdeckung steht. 

 

Auftakt: Die Wüste als Archiv 

Am frühen Morgen liegt Chinguetti still wie ein angehaltener Atemzug. Das Licht fällt flach über 

die Lehmmauern, zeichnet scharfe Kanten in den Sand, der sich über Nacht erneut an die Häuser 

herangeschoben hat. In einer der schmalen Gassen öffnet sich eine niedrige Tür. Dahinter ein 

Raum, kaum größer als eine Stube, kühl trotz der Hitze draußen. Regale aus dunklem Holz, von 

Hand gezimmert, tragen Bündel aus Pergament und Papier. Manuskripte, manche lose verschnürt, 

andere in brüchigem Leder gebunden. Jahrhunderte alt. Wissen, das nicht in Archiven mit 

Klimaanlagen ruht, sondern hier, im Herz der Sahara, dem Sand ausgesetzt, dem Wind, der Zeit. 

Ein alter Mann sitzt auf einer Matte am Boden. Er spricht leise, fast beiläufig, während seine Hände 

mit geübter Selbstverständlichkeit ein Manuskript entfalten. Kein Pathos, kein Gestus des 

Bewahrers eines Weltkulturerbes. Für ihn ist dies Alltag. Er ist einer von vielen in Chinguetti, die 

Bücher hüten, nicht als Sammler, sondern als Erben. Familien, deren Geschichte sich weniger in 

Stammbäumen als in Texten fortschreibt: Kommentare zum Koran, Abhandlungen über Recht, 

„Es ist besser, einen Schritt im Sand zu verlieren, als den Weg im 
Herzen.“ 
– Weisheit zur Orientierung und inneren Standfestigkeit 



  Reisenotizen 
  
  Seite 2 

Astronomie, Medizin, Grammatik. Zeugnisse einer Epoche, in der die Sahara kein Rand, sondern 

ein Zentrum war. 

Draußen beginnt die Wüste. Oder vielmehr: Sie war nie weg. Chinguetti steht nicht in der Wüste, 

Chinguetti ist Wüste – verdichtet zu Architektur, Erinnerung und Widerstand. Die Dünen drücken 

gegen die Stadt, schieben sich an Mauern heran, füllen Höfe, verschlucken Gassen. In manchen 

Vierteln haben sie bereits gesiegt. Häuser aufgegeben, Dächer eingestürzt, Räume, die nur noch als 

Konturen im Sand erkennbar sind. Die Stadt zieht sich zurück, langsam, ohne Drama. So wie sie 

entstanden ist. 

Die Sahara, oft beschrieben als Leere, als Niemandsland, erweist sich hier als das Gegenteil: als 

Archiv. Nicht geordnet, nicht katalogisiert, sondern fragmentarisch, verwittert, selektiv. Die Wüste 

bewahrt, was überlebt – und löscht, was nicht standhält. Karawanenrouten, Handelsplätze, 

Lehrhäuser, Gebetsstätten: Sie hinterließen Spuren, die nicht in Stein gemeißelt, sondern in 

Bewegung gedacht waren. Mobilität war kein Ausnahmezustand, sondern Normalität. Wissen reiste 

mit Menschen, mit Kamelen, mit Salz und Gold. Die Städte des Sahel waren Knotenpunkte in 

einem Netzwerk, das den Mittelmeerraum mit dem inneren Afrika verband – wirtschaftlich, 

religiös, intellektuell. 

Chinguetti war einer dieser Knoten. Gegründet im 13. Jahrhundert, wurde die Stadt zu einem 

Sammelpunkt für Pilger auf dem Weg nach Mekka, für Gelehrte, Händler, Reisende. In ihren 

Bibliotheken lagerten Texte aus Al-Andalus, aus Kairo, aus Timbuktu. Die Sahara trennte nicht, 

sie verband. Wer hier unterwegs war, bewegte sich durch einen Raum, der Regeln hatte, Rhythmen, 

Verlässlichkeiten. Oasen waren Stationen, Sterne Orientierung, Gedichte Gedächtnisstützen. Die 

Wüste war kein Hindernis, sondern Medium. 

Heute wirkt dieses Wissen fern. Mauretanien taucht auf touristischen Weltkarten kaum auf. 

Während Marokko und Senegal als Tore nach Afrika gelten, bleibt das Land dazwischen ein weißer 

Fleck. Zu groß, zu leer, zu kompliziert – so das gängige Urteil. Politische Isolation, fragile 

Infrastruktur, Sicherheitsbedenken haben ihren Teil dazu beigetragen. Doch es ist auch eine Frage 

der Perspektive. Wer die Sahara nur als Leerstelle begreift, übersieht ihre Geschichte. Und wer 

Geschichte nur dort sucht, wo Monumente stehen, verpasst Orte wie Chinguetti. 

In den Manuskripten spiegelt sich ein anderes Bild Afrikas: eines, das nicht auf Kolonialgeschichte 

reduziert ist, sondern auf eigene Wissensproduktion verweist. Texte über Logik und Mathematik, 

über Ethik und Verwaltung, über das richtige Maß im Umgang mit Wasser – ein kostbares Thema 

in einer Region, in der Regen nie selbstverständlich war. Diese Bücher erzählen von einer 

Gesellschaft, die sich intellektuell verortete, die Debatten führte, Fragen stellte, Antworten suchte. 

Sie widersprechen der Vorstellung einer „geschichtslosen“ Wüste. 

Doch das Archiv ist bedroht. Nicht nur durch den Sand, der unaufhörlich an den Mauern nagt, 

sondern durch Zeit, Armut, Abwanderung. Viele junge Menschen verlassen Chinguetti. Es gibt 

kaum Arbeit, kaum Perspektiven. Die Pflege der Manuskripte kostet Geld, Material, Wissen. 

Internationale Projekte versuchen zu helfen, digitalisieren, katalogisieren. Aber auch sie stoßen an 



Reisenotizen 
  
Seite 3 
 

Grenzen. Was bedeutet Bewahrung, wenn der soziale Kontext verschwindet? Was bleibt von einem 

Buch, wenn niemand mehr da ist, der es liest – oder wenigstens versteht, warum es hier liegt? 

Die Wüste stellt diese Fragen nicht laut. Sie arbeitet langsam. In ihrem Maßstab sind Jahrzehnte 

Augenblicke. Städte kommen und gehen, Routen verschieben sich, Reiche entstehen und zerfallen. 

Der Sand legt sich über Mauern, aber auch über Erzählungen. Was bleibt, sind Fragmente. Ein 

Türsturz. Ein Name im Kolophon eines Manuskripts. Eine Stadt, die einmal Zentrum war und nun 

Rand. 

Und doch ist Chinguetti kein Ort der reinen Vergangenheit. Kinder spielen in den Gassen, 

Satellitenschüsseln ragen aus Lehmdächern, Mobiltelefone klingeln zwischen Gebetsrufen. Die 

Gegenwart ist da, tastend, widersprüchlich. Die Frage ist nicht, ob sich Mauretanien verändert – 

sondern wie. Ob es gelingt, das Wissen der Wüste nicht nur als Erbe zu betrachten, sondern als 

Ressource. Nicht im ökonomischen Sinn, sondern als Erinnerung daran, dass auch scheinbar 

periphere Räume zentrale Rollen gespielt haben. 

Wer Chinguetti betritt, betritt keinen musealen Ort. Man betritt einen Prozess. Zwischen Bewahren 

und Aufgeben, zwischen Stolz und Müdigkeit, zwischen Sand und Schrift. Die Wüste vergisst nicht 

alles. Aber sie zwingt dazu, zu entscheiden, was bewahrt werden soll. Und von wem. 

Am Rand der Stadt, dort wo die letzten Häuser stehen, beginnt das offene Land. Dünen, so weit 

das Auge reicht. Kein Schild, kein Übergang. Nur der Wind, der Spuren verwischt. In dieser 

Landschaft haben Menschen über Jahrhunderte Wege gefunden – physische wie geistige. Die 

Manuskripte von Chinguetti sind Zeugnisse davon. Fragil, unvollständig, bedroht. Und doch 

vorhanden. Wie die Stadt selbst. Wie das Wissen, das sich nicht einfach vom Sand verschlucken 

lässt. 

 

Historische Tiefenschicht: Der Sahel als Wissens- und Handelsraum 

Um den Sahel zu verstehen, muss man ihn aus der Bewegung heraus denken. Nicht als 

Übergangszone zwischen Sahara und Savanne, nicht als Randgebiet größerer Reiche, sondern als 

eigenständigen Raum, der seit Jahrhunderten von Zirkulation lebt. Waren, Ideen, Menschen – sie 

alle waren hier unterwegs. Der Sahel war keine Linie auf der Landkarte, sondern ein Band, das den 

afrikanischen Kontinent zusammenhielt: vom Atlantik bis zum Roten Meer, vom Mittelmeer bis 

tief in den Sudanraum. 

Der transsaharische Handel war das sichtbarste Zeichen dieser Vernetzung. Über Jahrhunderte 

zogen Karawanen durch die Wüste, mit Kamelen beladen, langsam, in Etappen, entlang erprobter 

Routen. Salz aus den Minen von Taghaza und später Taoudenni wanderte nach Süden, wo es 

lebensnotwendig war. Gold aus den Reichen des Nigerbogens zog nach Norden, ebenso Sklaven, 

Elfenbein, Häute. In umgekehrter Richtung kamen Stoffe, Metallwaren, Bücher. Doch dieser 

Austausch war mehr als ein ökonomisches System. Er war eine kulturelle Infrastruktur. 



  Reisenotizen 
  
  Seite 4 

Städte wie Chinguetti, Ouadane, Tichitt und Oualata entstanden nicht zufällig. Sie lagen an 

Knotenpunkten, dort, wo sich Wege kreuzten, wo Wasser erreichbar war, wo man verweilen 

konnte. Diese Ksour – befestigte Städte – waren zugleich Herbergen, Marktplätze, Lehrhäuser. 

Wer hier ankam, brachte Nachrichten mit, Erzählungen, Texte. Wissen reiste nicht abstrakt, 

sondern in Satteltaschen, im Gedächtnis von Gelehrten, in Abschriften, die von Hand zu Hand 

gingen. 

Der Islam spielte dabei eine zentrale Rolle, nicht als monolithische Kraft, sondern als verbindender 

Rahmen. Mit den Karawanen kam nicht nur die Religion, sondern eine Schriftkultur, ein 

Rechtssystem, eine Vorstellung von Bildung. Moscheen wurden zu Orten des Lernens, Gelehrte 

zu Reisenden zwischen den Welten. Der Sahel wurde Teil eines größeren intellektuellen Raums, 

der sich von Córdoba bis Kairo spannte. Arabisch war Verkehrssprache, doch die lokalen 

Traditionen blieben präsent. Wissen wurde adaptiert, kommentiert, weiterentwickelt. 

Die Manuskripte, die heute in den Bibliotheken Chinguettis liegen, sind Zeugnisse dieser Epoche. 

Sie erzählen von einer Zeit, in der die Sahara nicht als Barriere empfunden wurde, sondern als 

verbindendes Element. Astronomische Traktate halfen bei der Navigation, juristische Texte 

regelten Handel und Erbschaft, theologische Abhandlungen diskutierten Fragen von Moral und 

Gemeinschaft. In vielen Handschriften finden sich Randbemerkungen, Kommentare, Korrekturen 

– Spuren lebendiger Auseinandersetzung. Der Sahel war kein bloßer Empfänger von Wissen, 

sondern ein Ort seiner Produktion. 

Diese Wissenslandschaft war eng mit der Umwelt verknüpft. Wer in der Wüste lebte, musste 

beobachten, planen, vorausdenken. Regen war unzuverlässig, Wasser kostbar. Die Kontrolle über 

Brunnen und Oasen entschied über Macht und Überleben. Nomadische und sesshafte 

Lebensformen existierten nebeneinander, oft in einem fragilen Gleichgewicht. Mobilität war kein 

Zeichen von Rückständigkeit, sondern eine Anpassungsstrategie. Auch die Städte des Sahel waren 

weniger statisch, als es ihre Ruinen heute vermuten lassen. Sie wuchsen, schrumpften, wurden 

zeitweise verlassen, wiederbelebt. 

Mit dem Aufkommen des atlantischen Handels im 15. und 16. Jahrhundert begannen sich diese 

Strukturen zu verschieben. Europäische Mächte suchten neue Wege zu Gold und Gewürzen, 

umgingen die Sahara, verlagerten Handelsachsen an die Küste. Der transsaharische Handel verlor 

an Bedeutung, nicht abrupt, aber stetig. Städte im Inneren gerieten ins Abseits. Gleichzeitig 

veränderte sich die politische Landkarte. Koloniale Grenzziehungen zerschnitten alte Routen, 

unterbrachen Netzwerke, setzten neue Zentren. 

Für den Sahel bedeutete das keinen plötzlichen Bruch, sondern eine langsame Erosion. Wissen, 

das zuvor zirkulierte, blieb zurück. Bibliotheken wurden zu Familienbesitz, Texte zu Erbstücken. 

Was einst Teil eines lebendigen Diskurses war, wurde zu Erinnerung. Der Sand tat sein Übriges. 

Mit der zunehmenden Desertifikation – einem Prozess, der klimatische Veränderungen ebenso 

einschließt wie menschliche Eingriffe – wurden Oasen unzuverlässiger, Wege schwieriger, 

Siedlungen fragiler. 



Reisenotizen 
  
Seite 5 
 

Mauretanien, in seiner heutigen Form ein Produkt kolonialer Grenzziehung, erbte diese 

Geschichte, ohne über die Mittel zu verfügen, sie systematisch zu bewahren. Nach der 

Unabhängigkeit 1960 stand der junge Staat vor anderen Herausforderungen: Nationenbildung, 

politische Stabilität, wirtschaftliche Entwicklung. Die alten Karawanenstädte lagen fernab der 

Machtzentren. Ihre Bedeutung war symbolisch, nicht strategisch. Erst spät rückten sie wieder ins 

Bewusstsein – als UNESCO-Welterbe, als kulturelles Kapital, als potenzielle Ressource für 

Tourismus. 

Doch der Sahel lässt sich nicht einfach konservieren. Seine Geschichte ist die der Bewegung, nicht 

der Fixierung. Das macht den Umgang mit seinem Erbe so schwierig. Ein Manuskript ist nicht nur 

ein Objekt, sondern Teil eines sozialen Gefüges. Es wurde gelesen, rezitiert, diskutiert. Ohne diese 

Praxis verliert es einen Teil seines Sinns. Die Herausforderung besteht darin, Formen der 

Bewahrung zu finden, die diese Dynamik respektieren, statt sie einzufrieren. 

Gleichzeitig zwingt die Gegenwart zu neuen Fragen. Der Sahel ist heute eine der Regionen, die am 

stärksten vom Klimawandel betroffen sind. Längere Dürreperioden, unberechenbare Regenfälle, 

Bodenerosion – all das verschärft soziale Spannungen, treibt Migration an, verändert 

Lebensweisen. In diesem Kontext wirkt die Geschichte des Sahel nicht fern, sondern überraschend 

aktuell. Die alten Texte über Wasserverwaltung, über Gemeinschaft und Verantwortung lesen sich 

wie Kommentare zur Gegenwart. 

Auch die Rolle des Wissens wandelt sich erneut. Digitale Projekte versuchen, Manuskripte zu 

erfassen, zu sichern, weltweit zugänglich zu machen. Internationale Forscher interessieren sich für 

das, was lange als peripher galt. Doch diese Aufmerksamkeit ist ambivalent. Sie kann helfen, 

Ressourcen mobilisieren, aber auch neue Abhängigkeiten schaffen. Wer besitzt das Wissen? Wer 

entscheidet über seine Nutzung? Der Sahel, einst ein selbstbewusster Akteur im Austausch 

zwischen Nord und Süd, steht erneut vor der Frage nach seiner Position. 

Die Vorstellung vom Sahel als Randzone greift zu kurz. Historisch war er ein Zentrum – nicht im 

Sinne politischer Macht, sondern als Raum der Vermittlung. Seine Städte verbanden Welten, seine 

Gelehrten übersetzten nicht nur Texte, sondern Denkweisen. Diese Vermittlerrolle ist heute 

weniger sichtbar, aber nicht verschwunden. Sie liegt in den Geschichten, die noch erzählt werden, 

in den Routen, die sich neu formieren, in den Versuchen, Vergangenheit und Gegenwart 

miteinander ins Gespräch zu bringen. 

Wer durch Mauretanien reist, bewegt sich durch diese Tiefenschichten. Unter der Oberfläche der 

Dünen liegen Wege, unter den Ruinen Ideen. Der Sahel ist kein statisches Erbe, sondern ein 

Prozess, der sich fortsetzt – unter veränderten Bedingungen, mit neuen Akteuren. Seine Geschichte 

ist nicht abgeschlossen. Sie wartet darauf, neu gelesen zu werden. Nicht als nostalgischer Rückblick, 

sondern als Teil einer globalen Geschichte von Austausch, Anpassung und Wissenstransfer. 

In dieser Perspektive erscheinen die Karawanenstädte nicht als Relikte, sondern als 

Erinnerungsorte an eine Zeit, in der die Welt anders vernetzt war – langsamer, vielleicht, aber nicht 



  Reisenotizen 
  
  Seite 6 

weniger komplex. Der Sahel war ein Raum, in dem das Meer fern war, das Wasser knapp, der Sand 

allgegenwärtig. Und doch floss hier Wissen. Vielleicht ist das seine nachhaltigste Ressource. 

 

Chinguetti – Die Stadt, die im Sand steht 

Chinguetti wirkt, als habe sie sich nie ganz entschieden, ob sie bleiben oder gehen will. Die Stadt 

liegt am Rand des Adrar-Plateaus, dort, wo die Felsen allmählich in Sand übergehen, wo die festen 

Linien der Geologie vom Wind weichgezeichnet werden. Schon aus der Entfernung ist sichtbar, 

was ihr Schicksal bestimmt: Dünen, die sich an die Mauern heranschieben, als wollten sie prüfen, 

wie viel Widerstand noch vorhanden ist. Chinguetti steht im Sand – und steht ihm zugleich 

gegenüber. 

Die alte Stadt, der historische Kern, ist ein Geflecht aus schmalen Gassen, niedrigen Häusern aus 

Stein und Lehm, kleinen Innenhöfen. Die Architektur folgt keinem repräsentativen Anspruch. 

Alles ist funktional, reduziert, dem Klima angepasst. Dicke Mauern halten die Hitze draußen, 

winzige Fenster lassen gerade so viel Licht hinein, wie nötig ist. Nichts drängt sich auf. Chinguetti 

fordert Aufmerksamkeit nicht ein – sie setzt voraus, dass man sie mitbringt. 

Wer durch die Gassen geht, merkt schnell, dass hier nicht zwischen Vergangenheit und Gegenwart 

getrennt wird. Ein Kind trägt Plastikkanister durch eine Straße, deren Grundriss seit Jahrhunderten 

unverändert ist. Eine Satellitenschüssel hängt schief an einer Mauer, die einst Karawanen 

beherbergte. Die Zeit liegt nicht in Schichten übereinander, sie ist ineinander verschränkt. Das 

macht die Stadt schwer lesbar – und gerade deshalb faszinierend. 

Chinguetti war nie eine Metropole, aber lange ein Bezugspunkt. Gegründet im 13. Jahrhundert, 

entwickelte sie sich zu einem religiösen und intellektuellen Zentrum des westlichen Sahel. Pilger 

auf dem Weg nach Mekka machten hier Halt, Gelehrte lehrten, kopierten, diskutierten. Der Name 

der Stadt wurde in Teilen der islamischen Welt zum Synonym für das ferne Westafrika. In Marokko 

sprach man von der „Bilad Schinqit“, dem Land von Chinguetti, wenn man Mauretanien meinte. 

Die Stadt war mehr als ein Ort – sie war ein Begriff. 

Heute ist davon wenig sichtbar. Chinguetti zählt nur noch wenige tausend Einwohner. Viele 

Häuser stehen leer, andere sind halb vom Sand gefüllt. Die Stadt ist geteilt: in den alten Kern, der 

als UNESCO-Welterbe gilt, und in neuere Viertel, die etwas weiter entfernt entstanden sind, dort, 

wo der Sand weniger aggressiv ist. Diese Teilung ist nicht nur räumlich, sondern auch symbolisch. 

Das Leben hat sich verlagert, doch die Bedeutung haftet am Alten. 

Im Zentrum dieser Bedeutung stehen die Bibliotheken. Oder besser: das, was man Bibliotheken 

nennt, obwohl es sich oft um einzelne Räume in Privathäusern handelt. Familienarchive, über 

Generationen weitergegeben. Die Manuskripte, die hier aufbewahrt werden, sind nicht Teil einer 

staatlichen Sammlung, sondern eingebettet in soziale Strukturen. Sie gehören zu Namen, zu 



Reisenotizen 
  
Seite 7 
 

Geschichten, zu Verpflichtungen. Wer sie besitzt, trägt Verantwortung – gegenüber der eigenen 

Vergangenheit und einer größeren, oft abstrakten Idee von kulturellem Erbe. 

Die Manuskripte selbst sind so unterschiedlich wie ihre Wege hierher. Einige sind sorgfältig 

geschrieben, mit klarer Kalligraphie, Kommentaren am Rand, Besitzvermerken. Andere sind 

fragmentarisch, beschädigt, von Feuchtigkeit oder Insekten gezeichnet. Sie behandeln religiöse 

Fragen, juristische Probleme, astronomische Berechnungen, medizinische Rezepte. Manche sind 

Kopien, andere Originale. Alle sind sie Zeugnisse einer Zeit, in der Wissen hier zirkulierte, nicht 

isoliert existierte. 

Doch das Wissen ruht nicht sicher. Der Sand ist allgegenwärtig. Er dringt durch Ritzen, legt sich 

auf Bücher, setzt sich in Regalen fest. Hinzu kommen Hitze, Feuchtigkeit, mangelnde 

konservatorische Möglichkeiten. Internationale Organisationen haben Projekte gestartet, um die 

Manuskripte zu katalogisieren, zu digitalisieren, zu restaurieren. Doch diese Maßnahmen stoßen an 

Grenzen. Technik allein kann nicht ersetzen, was über Jahrhunderte soziale Praxis war: das Lesen, 

das Weitergeben, das Einbetten von Texten in den Alltag. 

Viele der Bewahrer sind alt. Ihre Kinder gehen zur Schule, lernen Französisch, träumen von 

Nouakchott oder dem Ausland. Die Manuskripte sind für sie oft eher Last als Ressource. Sie 

bringen kein Einkommen, erfordern Pflege, binden an einen Ort, der wenig Zukunft verspricht. 

Chinguetti ist stolz auf sein Erbe, aber dieser Stolz ist brüchig. Er konkurriert mit ganz konkreten 

Bedürfnissen: Arbeit, Bildung, Sicherheit. 

Die ökologische Bedrohung verstärkt diese Spannung. Die Desertifikation ist kein abstraktes 

Schlagwort, sondern tägliche Erfahrung. Der Wind trägt Sand aus dem Norden heran, lagert ihn 

in den Gassen ab, lässt ihn meterhoch anwachsen. Häuser müssen regelmäßig freigeschaufelt 

werden. Manche werden aufgegeben, weil der Aufwand zu groß wird. Die Stadt zieht sich zurück, 

Stück für Stück. Was bleibt, ist ein Kampf gegen ein Element, das nicht zu besiegen ist, nur 

aufzuschieben. 

Und doch gibt es Widerstand. Nicht spektakulär, nicht heroisch, sondern beharrlich. Einige 

Familien restaurieren ihre Häuser, erneuern Dächer, sichern Mauern. Lokale Initiativen versuchen, 

das Bewusstsein für den Wert der Stadt zu stärken. Tourismus wird als mögliche Einnahmequelle 

gesehen – vorsichtig, mit Skepsis. Chinguetti ist kein Ort für große Besucherzahlen. Schon wenige 

Reisegruppen können das fragile Gleichgewicht stören. 

Der Tourismus, der hier ankommt, ist meist speziell interessiert: Architekten, Historiker, Reisende 

mit Zeit. Sie kommen, um zu sehen, zu verstehen, zu spüren. Sie fotografieren Manuskripte, 

Dünen, Türen. Manchmal entsteht ein Austausch, manchmal bleibt es beim Blick von außen. Für 

die Bewohner ist das ambivalent. Aufmerksamkeit kann helfen, Ressourcen bringen. Sie kann aber 

auch Erwartungen erzeugen, die kaum zu erfüllen sind. 

Chinguetti lebt in diesem Spannungsfeld: zwischen Sichtbarkeit und Rückzug. Die UNESCO-

Auszeichnung hat die Stadt auf eine globale Liste gesetzt, aber sie hat den Sand nicht aufgehalten. 



  Reisenotizen 
  
  Seite 8 

Sie hat internationale Verantwortung signalisiert, aber keine dauerhafte Lösung geschaffen. Der 

Schutzstatus ist ein Versprechen, dessen Einlösung kompliziert ist. Er setzt Stabilität voraus, 

langfristige Planung, Geld – Dinge, die in einem Land wie Mauretanien nicht selbstverständlich 

sind. 

Was Chinguetti dennoch zusammenhält, ist ein tiefes Bewusstsein für Geschichte. Nicht als lineare 

Erzählung, sondern als Teil der eigenen Identität. Viele Bewohner können ihre genealogischen 

Linien über Generationen zurückverfolgen, verknüpft mit Lehrern, Gelehrten, Reisenden. Die 

Stadt ist klein, aber ihre Referenzen reichen weit. Sie war nie isoliert, auch wenn sie heute so wirkt. 

Am Rand des alten Kerns steht die Freitagsmoschee, schlicht, massiv, mit einem quadratischen 

Minarett. Sie gilt als eine der ältesten Moscheen Mauretaniens. Ihr Gebetsraum ist niedrig, dunkel, 

kühl. Keine Ornamente, keine Pracht. Die Architektur verweist auf eine Haltung: Konzentration 

auf das Wesentliche. Auch hier zeigt sich, wie sehr Form und Funktion ineinandergreifen. Die 

Moschee ist kein Monument, sondern Teil des Alltags – und zugleich ein Symbol für Kontinuität. 

Diese Kontinuität ist fragil. Chinguetti ist kein eingefrorenes Bild, sondern ein Ort im Übergang. 

Die Frage ist nicht, ob sich die Stadt verändert, sondern wie viel von ihr dabei erhalten bleibt. 

Bewahrung kann nicht bedeuten, alles so zu lassen, wie es war. Sie muss sich mit Gegenwart 

verbinden. Vielleicht liegt die Zukunft Chinguettis nicht darin, ein Museum zu werden, sondern 

ein Ort, der seine Geschichte kennt und dennoch Raum für neue Formen des Lebens findet. 

Am Abend, wenn die Hitze nachlässt, sitzen Menschen vor ihren Häusern, trinken Tee, sprechen 

leise. Der Sand ruht für einen Moment. Die Stadt wirkt friedlich, fast zeitlos. Doch diese Ruhe ist 

trügerisch. Sie ist Teil eines Zyklus, der sich täglich wiederholt: Wind, Sand, Anpassung. Chinguetti 

steht – noch. Nicht trotz des Sandes, sondern in einem ständigen Aushandeln mit ihm. 

Vielleicht ist es genau das, was die Stadt ausmacht. Nicht ihre Monumente, nicht ihre Manuskripte 

allein, sondern ihre Fähigkeit, in einem feindlichen Umfeld über Jahrhunderte Bedeutung zu 

bewahren. Chinguetti ist kein Ort der großen Gesten. Sie erzählt von Ausdauer, von Wissen, das 

sich nicht aufdrängt, von Geschichte, die nicht laut ist. Eine Stadt, die im Sand steht – und gerade 

dadurch sichtbar wird. 

 

Ouadane – Zerfallen und doch voller Erinnerung 

Ouadane liegt stiller als Chinguetti. Wo dort noch Alltag spürbar ist, Stimmen, Bewegung, ein 

vorsichtiges Weiterleben, scheint Ouadane sich bereits ein Stück weiter zurückgezogen zu haben. 

Die Ruinenstadt klammert sich an einen Berghang des Adrar-Plateaus, aus Stein gebaut, aus 

derselben Farbe wie die Felsen, auf denen sie steht. Aus der Ferne ist sie kaum zu unterscheiden 

von der Landschaft. Erst beim Näherkommen lösen sich Mauern aus dem Gestein, zeichnen sich 

Gassen ab, Treppen, Türöffnungen. Eine Stadt, die nicht verschwindet, sondern langsam wieder 

Teil ihrer Umgebung wird. 



Reisenotizen 
  
Seite 9 
 

Ouadane wurde im 12. Jahrhundert gegründet, als Handels- und Rastplatz an einer der wichtigsten 

transsaharischen Routen. Karawanen machten hier Halt, sammelten Kräfte, tauschten Waren, 

Informationen, Nachrichten. Wie Chinguetti war Ouadane Teil eines weitgespannten Netzes, das 

den Sahel mit dem Maghreb verband. Doch die Stadt hatte eine andere Funktion. Sie war weniger 

religiöses Zentrum als strategischer Knotenpunkt – ein Ort der Organisation, der Kontrolle, des 

Übergangs. 

Heute ist davon nur noch die Struktur geblieben. Die alte Stadt ist verlassen. Ihre Mauern stehen 

offen, Dächer sind eingestürzt, Bögen tragen nichts mehr als ihr eigenes Gewicht. Der Wind geht 

ungehindert durch Fensteröffnungen, in denen einst Holzbalken und Türen saßen. Kein Sand hier, 

zumindest nicht in der aggressiven Form wie in Chinguetti. Ouadane wird nicht verschluckt, 

sondern ausgehöhlt – von Zeit, von Vernachlässigung, von Bedeutungslosigkeit. 

Der neue Ort liegt einige Kilometer entfernt. Dort wohnen die wenigen Tausend Menschen, die 

Ouadane noch zählt. Die alte Stadt wird besucht, gezeigt, erklärt – von lokalen Guides, die die 

Geschichte kennen und sie weitergeben, auch wenn sie kaum noch Teil des eigenen Alltags ist. Sie 

führen Besucher durch Gassen, die keinen Namen mehr haben, erzählen von Gelehrten, Händlern, 

Pilgern. Ihre Erzählungen füllen die Leere, geben den Steinen Stimme. 

Was Ouadane von Chinguetti unterscheidet, ist diese Leere. Sie wirkt nicht bedrohlich, sondern 

endgültig. Es gibt keinen Kampf gegen den Sand, kein tägliches Freischaufeln, kein Ringen um 

Erhalt. Ouadane scheint akzeptiert zu haben, dass seine Zeit vorbei ist. Und gerade darin liegt eine 

besondere Form von Präsenz. Die Stadt ist nicht mehr Ort des Lebens, sondern Ort der 

Erinnerung – unverstellt, ungeschönt. 

Die Ruinen erzählen von einer anderen Vorstellung von Urbanität. Keine Monumentalbauten, 

keine repräsentativen Plätze. Alles ist Maß, Proportion, Funktion. Die Gassen folgen dem Hang, 

die Häuser schmiegen sich aneinander, als wollten sie sich gegenseitig stützen. In den Steinen 

finden sich noch Reste von Putz, Spuren von Nutzung, manchmal Inschriften. Hinweise darauf, 

dass hier nicht nur gehandelt, sondern auch gedacht wurde. 

Auch Ouadane hatte Bibliotheken, Manuskripte, Gelehrte. Weniger als Chinguetti, weniger 

bekannt, aber Teil derselben Wissenskultur. Dass diese Texte heute kaum noch vor Ort sind, ist 

bezeichnend. Sie sind mit den Menschen gegangen, die die Stadt verließen. Ouadane ist geblieben 

– ohne sein intellektuelles Inventar. Was bleibt, ist Architektur als Gedächtnisform. 

Der UNESCO-Status hat Ouadane international sichtbar gemacht. Die Stadt gehört zu den vier 

mauretanischen Ksour, die als Weltkulturerbe anerkannt sind. Doch diese Anerkennung wirkt hier 

abstrakt. Es gibt keine Restaurierungsprojekte von größerem Umfang, keine sichtbaren 

Schutzmaßnahmen. Die Ruinen werden nicht gesichert, sondern ihrem langsamen Verfall 

überlassen. Vielleicht ist das eine Form von Ehrlichkeit. Ouadane lässt sich nicht retten, ohne es 

neu zu erfinden. 



  Reisenotizen 
  
  Seite 10 

Für Besucher ist die Stadt ein Ort der Projektion. Die Stille lädt dazu ein, sich vergangene Zeiten 

auszumalen: das Kommen und Gehen der Karawanen, das Rufen der Händler, das Murmeln der 

Gebete. Doch diese Bilder sind Konstruktionen. Die Realität war härter, widersprüchlicher, 

weniger romantisch. Ouadane war abhängig von Routen, von Wasser, von politischer Stabilität. 

Als sich diese Bedingungen änderten, verlor die Stadt ihre Funktion – und damit ihre 

Existenzberechtigung. 

Das macht Ouadane zu einem Lehrstück über die Vergänglichkeit von Bedeutung. Städte entstehen 

nicht, weil sie schön sind, sondern weil sie gebraucht werden. Wenn sie nicht mehr gebraucht 

werden, bleiben sie zurück – als Hüllen. Der Sahel ist voller solcher Orte. Ouadane ist nur einer 

der sichtbarsten, weil er noch steht, weil seine Struktur noch lesbar ist. 

Beim Gehen durch die Ruinen fällt auf, wie wenig hier interveniert wurde. Keine erklärenden 

Tafeln, keine abgesperrten Bereiche. Die Stadt ist offen, zugänglich, verletzlich. Man bewegt sich 

frei, aber mit einem Gefühl von Respekt. Jeder Schritt hallt wider, nicht akustisch, sondern 

gedanklich. Die Stille ist dicht, beinahe körperlich. 

Ein lokaler Guide erzählt, dass manche Bewohner glauben, Ouadane werde eines Tages ganz 

verschwinden – nicht unter Sand, sondern durch Zusammenbruch. Andere sehen darin keinen 

Verlust. Die Stadt habe ihre Aufgabe erfüllt. Sie müsse nicht bewahrt werden, um jeden Preis. Diese 

Haltung irritiert aus westlicher Perspektive, die Erhalt oft mit Wert gleichsetzt. Doch im Sahel ist 

Bewegung Teil des kulturellen Gedächtnisses. Nichts ist für die Ewigkeit gedacht. 

Und doch: Erinnerung bleibt. Nicht als materielles Objekt, sondern als Erzählung, als Wissen um 

Zusammenhänge. Ouadane steht für eine Phase der Geschichte, in der der Sahel ein Raum der 

Verknüpfung war. Wer hier steht, steht an einem Knotenpunkt vergangener Bewegungen. Auch 

wenn die Wege verschwunden sind, die Vorstellung von Vernetzung bleibt. 

Am späten Nachmittag taucht die Sonne die Ruinen in ein warmes Licht. Schatten verlängern sich, 

Konturen werden weich. Die Stadt wirkt fast friedlich, versöhnt mit ihrem Zustand. Ouadane ist 

nicht spektakulär. Es verlangt Geduld, Zeit, Aufmerksamkeit. Wer nur sehen will, sieht Steine. Wer 

zuhört, hört Geschichte. 

Vielleicht liegt darin die eigentliche Stärke dieses Ortes. Ouadane zwingt nicht zur Bewunderung, 

sondern zur Reflexion. Über das, was bleibt, wenn Funktionen verschwinden. Über das Verhältnis 

von Raum und Bedeutung. Über Städte als Prozesse, nicht als Fixpunkte. Zerfallen, ja. Aber voller 

Erinnerung – nicht trotz, sondern wegen dieses Zerfalls. 

 

Die Oasen des Adrar – Terjit und das fragile Grün 

Nach Stunden in Stein und Sand wirkt Terjit wie ein Irrtum. Die Straße, eine schmale Spur durch 

Geröll und staubige Ebenen, führt scheinbar ins Nichts. Dann öffnet sich plötzlich eine Schlucht, 

schmal, fast unscheinbar. Palmen tauchen auf, erst vereinzelt, dann dichter. Wasser glitzert im 



Reisenotizen 
  
Seite 11 
 

Schatten der Felsen. Die Luft wird kühler, feuchter. Terjit ist keine Oase im klassischen Sinn – kein 

weiter Hain, kein klar umrissener Ort –, sondern ein schmaler, empfindlicher Zwischenraum. Ein 

grüner Faden in der kargen Landschaft des Adrar. 

Oasen wie Terjit sind das Gegenteil der Wüste und doch untrennbar mit ihr verbunden. Sie 

existieren nur, weil die Umgebung lebensfeindlich ist. Wasser tritt hier an die Oberfläche, gespeist 

von unterirdischen Quellen, gesammelt in natürlichen Becken, weitergeleitet über Rinnen, die oft 

seit Generationen gepflegt werden. Palmen spenden Schatten, darunter wachsen Kräuter, Gemüse, 

manchmal Getreide. Das Grün ist nicht üppig, sondern konzentriert. Jeder Quadratmeter zählt. 

Historisch waren die Oasen des Adrar überlebenswichtig. Sie strukturierten den Raum, bestimmten 

Routen, setzten Etappen. Für Karawanen waren sie Rastplätze, für Nomaden temporäre Anker, 

für sesshafte Gemeinschaften Lebensgrundlage. Terjit, Mhaïreth, Toungad – ihre Namen sind 

weniger bekannt als die der großen Karawanenstädte, doch ohne sie hätte es diese Städte nicht 

gegeben. Oasen waren die unsichtbare Infrastruktur des transsaharischen Handels. 

Das Leben in der Oase folgt eigenen Rhythmen. Wasser wird geteilt, nicht besessen. Seine 

Verteilung ist geregelt, oft durch traditionelle Absprachen, die älter sind als staatliche Verwaltung. 

Wer wann wie viel Wasser erhält, ist genau festgelegt. Konflikte entstehen weniger aus Knappheit 

als aus Verletzungen dieser Ordnung. In einer Umgebung, in der Regen unzuverlässig ist, wird 

Gerechtigkeit zur Überlebensfrage. 

Terjit zeigt, wie fragil dieses System geworden ist. Die Quelle fließt noch, aber sie ist schwächer als 

früher, sagen die Bewohner. Die Regenzeiten haben sich verschoben, sind unberechenbarer 

geworden. Manchmal bleibt der Regen ganz aus, manchmal kommt er in kurzer, zerstörerischer 

Intensität. Überschwemmungen reißen dann Rinnen weg, beschädigen Palmen, spülen Erde fort. 

Die Oase ist zu viel und zu wenig Wasser zugleich ausgeliefert. 

Gleichzeitig verändert sich die soziale Struktur. Viele junge Menschen verlassen die Oasen, ziehen 

nach Nouakchott oder ins Ausland. Die Arbeit ist hart, der Ertrag gering. Traditionelle 

Landwirtschaft gilt als mühsam, wenig prestigeträchtig. Zurück bleiben ältere Generationen, die 

das Wissen um Bewässerung, Pflanzzyklen, Pflege der Palmen besitzen – und die wissen, dass 

dieses Wissen mit ihnen verschwinden könnte. 

Tourismus hat Terjit sichtbar gemacht. Reisende kommen, um im Schatten der Palmen zu baden, 

die Kühle zu genießen, einen Kontrast zur Wüste zu erleben. Für die Region ist das eine Chance. 

Eintrittsgelder, kleine Verkaufsstände, gelegentliche Arbeit als Führer bringen Einkommen. Doch 

auch hier ist das Gleichgewicht empfindlich. Zu viele Besucher verdichten den Boden, 

verschmutzen das Wasser, verändern den Ort. Terjit ist kein Badeplatz, sondern ein System. Jeder 

Eingriff wirkt sich aus. 

Im Gegensatz zu Chinguetti oder Ouadane ist Terjit kein Ort der großen Geschichte. Keine 

Manuskripte, keine Ruinen, keine UNESCO-Plakette. Und doch erzählt die Oase eine 

grundlegende Geschichte des Sahel: die des Aushandelns zwischen Mensch und Umwelt. Hier wird 



  Reisenotizen 
  
  Seite 12 

sichtbar, wie sehr Überleben von Anpassung abhängt, von genauer Beobachtung, von Wissen, das 

nicht in Büchern steht, sondern in Erfahrung. 

Oasen waren nie idyllische Rückzugsorte. Sie waren Arbeitsräume. Palmen müssen gepflegt, 

Datteln geerntet, Wasserkanäle gereinigt werden. Die Arbeit ist kollektiv organisiert. Wer sich 

entzieht, gefährdet das Ganze. In dieser Logik liegt eine soziale Ethik, die eng mit der Umwelt 

verbunden ist. Individualismus ist hier keine Tugend, sondern ein Risiko. 

Der Adrar als Region war lange ein Mosaik aus solchen Oasen, verbunden durch Wege, die heute 

kaum noch sichtbar sind. Nomaden zogen zwischen ihnen, nutzten sie saisonal, ohne sie dauerhaft 

zu besetzen. Diese Form der Nutzung war flexibel, anpassungsfähig. Mit der Sesshaftmachung, mit 

staatlichen Grenzziehungen und neuen Wirtschaftsformen geriet sie unter Druck. Mobilität wurde 

eingeschränkt, Landnutzung fixiert. Die Oasen verloren ihre Rolle als Teil eines beweglichen 

Systems. 

Heute stehen sie an der Schnittstelle mehrerer Krisen: Klimawandel, Abwanderung, wirtschaftliche 

Marginalisierung. Terjit ist dafür exemplarisch. Das fragile Grün ist nicht nur ökologisch bedroht, 

sondern auch kulturell. Mit dem Verschwinden der Oasen verschwindet eine Form des Wissens, 

die über Jahrhunderte gewachsen ist. Ein Wissen, das den Umgang mit Knappheit lehrte, mit 

Geduld, mit Kooperation. 

Und doch gibt es Ansätze, dieses Wissen neu zu bewerten. Einige Initiativen versuchen, 

traditionelle Bewässerungssysteme zu dokumentieren, lokale Landwirtschaft zu stärken, Oasen als 

Lernorte zu begreifen. Sie setzen auf kleine Schritte, auf Zusammenarbeit mit den Bewohnern. 

Erfolg ist nicht garantiert, aber die Alternative – das schleichende Verschwinden – ist greifbar. 

Terjit zeigt auch, wie eng Natur und Wahrnehmung miteinander verknüpft sind. Für Reisende ist 

die Oase ein Ort der Erholung, der Überraschung. Für die Bewohner ist sie Alltag, Arbeit, 

Verantwortung. Diese unterschiedlichen Blickwinkel treffen hier aufeinander. Ob daraus ein 

nachhaltiges Miteinander entsteht, hängt davon ab, wie sensibel dieser Raum behandelt wird. 

Am späten Nachmittag, wenn die Sonne tiefer steht, verändert sich das Licht in der Schlucht. 

Schatten werden länger, das Grün dunkler. Das Wasser spiegelt den Himmel, der schmal zwischen 

den Felsen sichtbar ist. Es ist ein stiller Moment, der leicht romantisiert werden könnte. Doch die 

Stille täuscht. Terjit ist kein zeitloser Ort. Er ist Ergebnis ständiger Anpassung – und Ausdruck 

einer Zukunft, die ungewiss ist. 

Die Oasen des Adrar sind keine Relikte, sondern Prüfsteine. Sie zeigen, wie Gesellschaften mit 

extremen Bedingungen umgehen, wie sie Ressourcen teilen, wie sie Wissen bewahren oder 

verlieren. In einer Welt, die zunehmend von Klimafragen geprägt ist, wirken sie plötzlich 

erstaunlich modern. Ihre Lehren sind leise, unspektakulär, aber dringend. 

Terjit steht für dieses fragile Gleichgewicht. Ein Ort, an dem Wasser sichtbar wird, weil es fehlt. 

An dem Grün kostbar ist, weil es begrenzt ist. Und an dem deutlich wird, dass Nachhaltigkeit keine 



Reisenotizen 
  
Seite 13 
 

abstrakte Idee ist, sondern tägliche Praxis. Wenn der Sahel ein Archiv ist, dann sind die Oasen seine 

Randnotizen – leicht zu übersehen, aber entscheidend für das Verständnis des Ganzen. 

 

Nomadenkultur im 21. Jahrhundert 

Am Morgen liegt das Lager noch im Halbdunkel. Der Wind hat in der Nacht gedreht, feiner Sand 

liegt auf den Decken, in den Falten der Kleidung, auf den Metallteilen des Pick-ups, der ein Stück 

abseits steht. Ein Kamel hebt den Kopf, kaut langsam, als sei Zeit hier kein knappes Gut. Dann 

Bewegung. Wasser wird verteilt, Tiere werden zusammengetrieben, das Feuer neu entfacht. 

Nomadisches Leben beginnt nicht mit Aufbruch, sondern mit Ordnung. Jeder Handgriff folgt 

einer Logik, die aus Erfahrung gewachsen ist. 

Nomaden gehören zu den ältesten sozialen Formationen des Sahel. Lange bevor Städte entstanden, 

bevor Karawanenrouten fixiert wurden, bewegten sich Menschen mit ihren Herden durch diese 

Landschaft. Mobilität war keine romantische Freiheit, sondern Notwendigkeit. Wer blieb, riskierte 

Übernutzung, Hunger, Konflikte. Bewegung bedeutete Anpassung an Regen, Weide, Jahreszeiten. 

Diese Form des Lebens schuf Wissen – über Tiere, Pflanzen, Wetter, Wege –, das nicht 

aufgeschrieben wurde, sondern im Tun weitergegeben. 

Im heutigen Mauretanien ist dieses Wissen noch präsent, aber es steht unter Druck. Nomadismus 

ist kein geschlossenes System mehr, sondern ein Kontinuum. Viele Familien leben halbnomadisch, 

wechseln zwischen festen Siedlungen und saisonalen Bewegungen. Andere haben die Mobilität 

aufgegeben, ohne ihre Identität als Nomaden vollständig zu verlieren. Zelte stehen neben 

Wellblechhäusern, Kamele neben Motorrädern, traditionelle Kleidung neben westlichen Marken. 

Der Wandel ist sichtbar, aber nicht linear. 

Die Vorstellung vom Nomaden als Relikt einer vormodernen Welt greift zu kurz. Nomadische 

Gesellschaften waren immer dynamisch, offen für neue Technologien, solange sie in das 

bestehende System passten. Das Kamel war einst eine Revolution, ebenso der Metalltopf, das 

Gewehr, das Solarpanel. Heute ist es das Mobiltelefon. Es verändert Kommunikation, 

Orientierung, Marktanbindung. Preise für Tiere werden per Anruf verhandelt, Weidebedingungen 

ausgetauscht, Familienkontakte gehalten. Mobilität bleibt – sie ist nur anders organisiert. 

Gleichzeitig wird nomadisches Leben politisch und ökonomisch marginalisiert. Staatliche 

Strukturen bevorzugen Sesshaftigkeit. Schulen, Gesundheitsversorgung, Verwaltung – alles ist auf 

feste Orte ausgerichtet. Wer unterwegs ist, fällt durch die Raster. Nomaden gelten als schwer 

erreichbar, schwer kontrollierbar. In der kolonialen Vergangenheit wurden sie oft als Problem 

wahrgenommen, als unruhige Elemente, die Ordnung störten. Diese Sicht wirkt bis heute nach. 

Im 21. Jahrhundert verschärft sich die Lage durch ökologische Veränderungen. Der Klimawandel 

trifft den Sahel besonders hart. Regenzeiten werden unberechenbarer, Weideflächen schrumpfen, 

Wasserstellen versiegen. Nomadische Strategien, die auf Flexibilität setzen, könnten theoretisch 



  Reisenotizen 
  
  Seite 14 

Vorteile bieten. In der Praxis stoßen sie an Grenzen, weil Bewegungsräume eingeschränkt sind – 

durch Grenzen, durch Landwirtschaft, durch neue Besitzansprüche. 

Viele junge Nomaden stehen vor einem Dilemma. Das Leben ihrer Eltern ist hart, körperlich 

fordernd, unsicher. Gleichzeitigraw-materials are missing? No. Continue. They sehen Alternativen 

in Städten, in Bildung, in Migration. Gleichzeitig verlieren sie mit der Sesshaftigkeit einen Teil ihrer 

sozialen Verankerung. Nomadische Identität ist nicht nur eine Frage des Wohnens, sondern der 

Zugehörigkeit, der Ehre, der Beziehungen. Wer geht, riskiert, zwischen den Welten zu landen. 

In Gesprächen mit Nomaden wird deutlich, dass Nostalgie hier wenig Platz hat. Niemand 

idealisiert die Vergangenheit. Der Wunsch nach Bildung für die Kinder ist groß, ebenso der nach 

medizinischer Versorgung, nach Stabilität. Die Frage ist nicht, ob sich nomadisches Leben 

verändert, sondern wie diese Veränderung gestaltet wird. Viele beklagen, dass Entscheidungen über 

sie hinweg getroffen werden – von staatlichen Stellen, von internationalen Organisationen, von 

Entwicklungsprojekten, die Sesshaftigkeit als Fortschritt definieren. 

Dabei war Nomadismus im Sahel nie ein Zeichen von Rückständigkeit, sondern eine 

hochentwickelte Anpassungsform. Mobilität erlaubte nachhaltige Nutzung von Ressourcen, 

verhinderte Überweidung, schuf soziale Netzwerke über große Distanzen. In einer Zeit, in der 

Nachhaltigkeit global diskutiert wird, wirken diese Praktiken erstaunlich modern. Doch sie passen 

schlecht in nationale Entwicklungsmodelle, die auf Fixierung, Kontrolle und Wachstum setzen. 

Auch kulturell verändert sich das nomadische Leben. Traditionelle Erzählungen, Gedichte, Lieder 

– lange Zeit zentrale Elemente der Wissensweitergabe – verlieren an Bedeutung. Radio und 

Smartphone bringen neue Inhalte, neue Vorbilder. Gleichzeitig entstehen hybride Formen: 

Gedichte werden aufgenommen, geteilt, neu interpretiert. Identität wird verhandelt, nicht 

aufgegeben. 

Im Adrar lässt sich dieser Wandel besonders deutlich beobachten. Hier treffen nomadische 

Traditionen auf touristische Interessen. Wüstentouren versprechen Authentizität, Nähe zu 

„echtem“ Nomadenleben. Für manche Familien ist das eine Einnahmequelle. Sie führen Besucher 

durch die Landschaft, zeigen Lager, erklären Lebensweisen. Doch auch hier ist das Gleichgewicht 

fragil. Was gezeigt wird, ist oft eine Auswahl, eine Inszenierung. Das reale Leben bleibt komplexer, 

widersprüchlicher. 

Der Pick-up, der neben dem Zelt steht, ist ein gutes Symbol für diese Ambivalenz. Er erleichtert 

Transport, spart Zeit, verbindet Orte. Gleichzeitig verändert er Bewegungsmuster, 

Abhängigkeiten, Kostenstrukturen. Diesel muss gekauft werden, Ersatzteile beschafft. Autonomie 

wird gegen Integration in Märkte getauscht. Für viele ist das ein akzeptabler Preis. Für andere ein 

Verlust. 

Nomadische Frauen tragen einen großen Teil dieser Transformation. Sie sind verantwortlich für 

Haushalt, Wasser, Kinder, oft auch für Tiere. Bildung eröffnet ihnen neue Möglichkeiten, stellt 

aber auch traditionelle Rollen infrage. In manchen Familien wird Schulbildung für Mädchen 



Reisenotizen 
  
Seite 15 
 

gefördert, in anderen skeptisch gesehen. Der Wandel verläuft nicht einheitlich, sondern entlang 

von Familien, Regionen, Erfahrungen. 

Die Frage nach Identität stellt sich dabei immer wieder. Was bedeutet es, Nomade zu sein, wenn 

man ein Haus hat? Wenn man zur Schule geht? Wenn man ein Smartphone besitzt? Für viele liegt 

die Antwort weniger in äußeren Formen als in Haltung: in der Bereitschaft zur Bewegung, zur 

Anpassung, zur Aushandlung mit der Umwelt. Nomadismus wird zu einer kulturellen Praxis, nicht 

zwingend zu einer Lebensform im engeren Sinn. 

Staatliche Programme zur Sesshaftmachung haben in Mauretanien eine lange Geschichte. Sie 

zielten auf Stabilität, Kontrolle, Versorgung. Die Ergebnisse sind gemischt. Manche Siedlungen 

funktionieren, andere leiden unter Arbeitslosigkeit, Perspektivlosigkeit, sozialer Desintegration. 

Die Aufgabe der Mobilität löst nicht automatisch Probleme. Sie schafft neue. 

In diesem Kontext gewinnt die Diskussion um Zukunft an Schärfe. Kann nomadisches Wissen in 

moderne Strukturen integriert werden? Können Bildungsmodelle entwickelt werden, die Mobilität 

berücksichtigen? Können politische Systeme anerkennen, dass nicht alle Bürger auf dieselbe Weise 

leben wollen oder können? Der Sahel steht hier exemplarisch für globale Fragen nach Vielfalt von 

Lebensformen. 

Am Abend, wenn das Lager zur Ruhe kommt, erzählen Ältere Geschichten. Von Zeiten mit mehr 

Regen, von langen Wegen, von Begegnungen. Die Jüngeren hören zu, halb interessiert, halb 

abwesend, das Handy in der Hand. Es ist ein Bild, das leicht als Bruch gelesen werden kann. Doch 

vielleicht ist es eher eine Überlagerung. Vergangenheit und Gegenwart existieren nebeneinander, 

ohne sich vollständig aufzulösen. 

Nomadenkultur im 21. Jahrhundert ist kein Auslaufmodell, aber auch kein unveränderter 

Fortbestand. Sie ist ein Prozess, offen, widersprüchlich, von äußeren Kräften beeinflusst. Im Sahel 

entscheidet sich an ihr, wie Gesellschaften mit Mobilität umgehen – als Problem oder als 

Ressource. Die Antwort darauf wird nicht nur das Leben der Nomaden prägen, sondern das 

Selbstverständnis ganzer Regionen. 

In der Dämmerung löst sich das Lager langsam auf. Einige Tiere werden weitergetrieben, andere 

bleiben zurück. Der Weg ist nicht festgelegt, nur die Richtung. Bewegung bleibt – auch wenn sie 

heute anders aussieht als früher. Nomadisch zu leben bedeutet im Sahel noch immer, mit 

Unsicherheit umzugehen. Aber auch mit Freiheit. Nicht als romantisches Versprechen, sondern 

als tägliche Praxis. 

 

Atlantikküste: Fischer, Wind und Vögel 

Der Übergang von der Wüste zum Meer vollzieht sich in Mauretanien nicht abrupt. Er ist kein 

dramatischer Bruch, sondern ein langsames Verschieben der Elemente. Der Sand wird feiner, der 

Boden fester, der Wind salziger. Irgendwann taucht der Atlantik auf – grau, weit, selten still. Für 



  Reisenotizen 
  
  Seite 16 

ein Land, das im Inneren von Trockenheit und Mangel geprägt ist, wirkt diese Küste wie ein 

Gegenbild. Wasser in Überfluss, Leben im Rhythmus der Gezeiten. Und doch ist auch hier nichts 

selbstverständlich. 

Der Banc d’Arguin, ein flaches Küstengebiet zwischen Nouakchott und Nouadhibou, gehört zu 

den außergewöhnlichsten Landschaften Westafrikas. Sandbänke, Wattflächen, kleine Inseln 

wechseln sich ab. Das Meer zieht sich kilometerweit zurück, um Stunden später wiederzukehren. 

Der Wind steht fast immer. Er formt Wellen, treibt Wolken, bestimmt den Alltag. Hier, wo Wüste 

und Ozean aufeinandertreffen, entsteht ein ökologischer Raum von erstaunlicher Produktivität. 

Seit Jahrhunderten leben die Imragen an dieser Küste. Ihre Fischerei ist einfach, fast archaisch. 

Kleine Holzboote, Netze, die von Hand ausgeworfen werden. Kein Motor, keine großen Geräte. 

Die Arbeit folgt den Gezeiten, den Jahreszeiten, den Wanderungen der Fische. Delfine spielen in 

manchen Erzählungen eine Rolle, als Helfer beim Fischfang – ein Motiv, das zwischen Mythos und 

Beobachtung oszilliert. Sicher ist: Die Imragen haben ein tiefes, empirisches Wissen über das Meer 

entwickelt. 

Der Banc d’Arguin ist nicht nur Heimat dieser Fischer, sondern auch eines der wichtigsten 

Vogelgebiete der Welt. Millionen Zugvögel machen hier Halt: Watvögel aus Sibirien, Gänse aus 

Nordeuropa, Flamingos, Pelikane. Sie finden Nahrung in den seichten Gewässern, Ruhe in der 

Abgeschiedenheit. Der Nationalpark, 1976 gegründet und UNESCO-Weltnaturerbe, schützt 

dieses fragile Zusammenspiel. Er ist ein Raum, in dem menschliche Nutzung und Naturschutz eng 

miteinander verwoben sind. 

Diese Verflechtung ist kein Zufall. Die Fischerei der Imragen gilt als nachhaltig, weil sie sich über 

Generationen an die Bedingungen angepasst hat. Fangmethoden, Schonzeiten, Respekt vor dem 

Rhythmus des Meeres – all das ist Teil einer Praxis, die nicht wissenschaftlich kodifiziert, aber 

effektiv ist. Der Nationalpark erlaubt den Imragen weiterhin zu fischen, verbietet jedoch 

industrielle Nutzung. Es ist ein Modell, das international Aufmerksamkeit erregt – und unter Druck 

steht. 

Denn auch hier verändern sich die Bedingungen. Industrielle Fischerei vor der Küste Mauretaniens, 

oft betrieben von ausländischen Flotten, hat Auswirkungen auf Bestände. Der Reichtum des 

Meeres ist begehrt. Fischereilizenzen sind eine wichtige Einnahmequelle für den Staat. Die 

Interessen der lokalen Gemeinschaften geraten dabei leicht ins Hintertreffen. Für die Imragen 

bedeutet das Unsicherheit. Ihre Lebensgrundlage hängt von Entscheidungen ab, die weit entfernt 

getroffen werden. 

Hinzu kommt der Klimawandel. Veränderungen der Wassertemperaturen, der Strömungen, der 

Winde wirken sich auf das Ökosystem aus. Zugvögel verändern ihre Routen, Fischbestände 

verschieben sich. Das Wissen der Fischer, das auf Beobachtung und Erfahrung basiert, muss sich 

ständig neu anpassen. Doch Anpassung hat Grenzen, wenn äußere Faktoren zu dominant werden. 



Reisenotizen 
  
Seite 17 
 

Der Alltag an der Küste ist geprägt von Arbeit und Warten. Boote werden ins Wasser gezogen, 

Netze repariert, Fische sortiert. Der Wind trägt Stimmen weit, aber er verschluckt sie auch. Die 

Siedlungen der Imragen sind klein, einfach. Strom, Wasser, medizinische Versorgung sind nicht 

selbstverständlich. Bildung ist oft nur eingeschränkt zugänglich. Die Küste ist reich, ihre Bewohner 

sind es nicht. 

Für Reisende wirkt der Banc d’Arguin wie ein Ort der Ursprünglichkeit. Weite, Stille, Vögel, Meer. 

Doch diese Wahrnehmung greift zu kurz. Die Küste ist kein unberührter Raum, sondern ein 

umkämpfter. Naturschutz, wirtschaftliche Interessen, lokale Lebensweisen – sie stehen in einem 

ständigen Spannungsverhältnis. Der Nationalpark ist nicht nur Schutzgebiet, sondern 

Aushandlungsraum. 

Tourismus spielt hier bisher eine geringe Rolle. Einige wenige Besucher kommen, meist mit 

speziellem Interesse an Natur und Vogelbeobachtung. Für die Region könnte sanfter Tourismus 

eine Chance sein, Einkommen zu schaffen, ohne das ökologische Gleichgewicht zu zerstören. 

Doch auch hier gilt: Mehr ist nicht besser. Die Infrastruktur ist begrenzt, die Umwelt empfindlich. 

Der Wind trägt nicht nur Sand, sondern auch Spuren menschlicher Präsenz. 

Die Küste Mauretaniens erzählt eine andere Geschichte des Landes. Während im Inneren Mobilität 

und Anpassung an Trockenheit dominierten, geht es hier um Sesshaftigkeit am Rand des Meeres, 

um den Umgang mit Überfluss, der nicht gleichbedeutend mit Sicherheit ist. Das Meer ist 

großzügig, aber unberechenbar. Stürme können Boote zerstören, Gezeiten überraschen. Wissen ist 

auch hier überlebenswichtig – ein Wissen, das nicht geschrieben, sondern gelebt wird. 

Zwischen den Fischern und den Vögeln besteht eine stille Koexistenz. Beide folgen Rhythmen, die 

älter sind als Nationalparks und Grenzen. Die Zugvögel kommen und gehen, unabhängig von 

menschlichen Plänen. Ihre Präsenz erinnert daran, dass der Banc d’Arguin Teil eines globalen 

Systems ist. Was hier geschieht, hängt mit weit entfernten Orten zusammen: mit Brutgebieten im 

Norden, mit Rastplätzen im Süden, mit Klimazonen, die sich verschieben. 

In dieser Perspektive wird die Küste zum Spiegel des Landes. Mauretanien ist kein abgeschlossener 

Raum, sondern Teil von Strömen – von Menschen, Waren, Ideen, Tieren. Der Atlantik öffnet das 

Land nach Westen, verbindet es mit einer anderen Geschichte als der der Karawanen. Eine 

Geschichte von Wind und Wasser, von Migration und Austausch. 

Am späten Nachmittag färbt sich das Licht über dem Meer milchig. Die Vögel sammeln sich, 

ziehen in Schwärmen über die Wattflächen. Fischer kehren zurück, ziehen ihre Boote an Land. Der 

Wind lässt für einen Moment nach. Es ist eine Ruhe, die nicht stillsteht, sondern sich neu ordnet. 

Die Küste lebt von dieser Bewegung. 

Für Mauretanien ist der Atlantik mehr als ein geografischer Rand. Er ist eine Ressource, eine 

Herausforderung, ein Versprechen. Wie dieses Versprechen eingelöst wird, entscheidet sich hier, 

im Zusammenspiel von Fischern, Wind und Vögeln. Ein Zusammenspiel, das zeigt, dass auch am 



  Reisenotizen 
  
  Seite 18 

Rand der Wüste das Wasser Regeln hat – und dass diese Regeln verstanden werden müssen, wenn 

das Gleichgewicht bestehen soll. 

 

Nouakchott – Gegenwart zwischen Wüste und Meer 

Nouakchott ist eine Stadt ohne Gedächtnis – und gerade deshalb ein Ort voller Geschichte. Sie ist 

jung, improvisiert, unruhig. Anders als Chinguetti oder Ouadane trägt sie ihre Vergangenheit nicht 

in Mauern oder Manuskripten, sondern in den Körpern der Menschen, die hierhergekommen sind. 

Nouakchott ist kein gewachsener Ort, sondern ein Sammelpunkt. Eine Stadt, die aus Bewegung 

entstanden ist. 

Als Mauretanien 1960 unabhängig wurde, war Nouakchott kaum mehr als ein Küstendorf. Die 

Entscheidung, hier die Hauptstadt zu errichten, war politisch, nicht historisch motiviert. Man 

suchte einen neutralen Ort, fern der alten Machtzentren, offen zum Meer, zugänglich für 

Verwaltung und Handel. Innerhalb weniger Jahrzehnte wuchs aus dieser Idee eine Metropole mit 

heute über einer Million Einwohnern – ein Großteil der Bevölkerung des Landes lebt hier oder im 

Umland. 

Dieses Wachstum war nicht geplant, sondern reaktiv. Dürreperioden im Sahel, besonders in den 

1970er- und 1980er-Jahren, trieben Menschen aus dem Landesinneren an die Küste. Nomaden 

wurden sesshaft, Bauern zu Stadtbewohnern, oft ohne Vorbereitung, ohne Infrastruktur. 

Nouakchott wuchs schneller, als es sich selbst verstehen konnte. Die Stadt breitete sich in die 

Wüste aus, während die Wüste gleichzeitig in die Stadt eindrang. 

Der Alltag in Nouakchott ist von Gegensätzen geprägt. Asphaltierte Hauptstraßen enden abrupt 

in Sandpisten. Moderne Bürogebäude stehen neben Wellblechsiedlungen. Luxusgeländewagen 

teilen sich den Raum mit Eselskarren. Die Stadt ist fragmentiert, sozial und räumlich. Reichtum 

und Armut liegen dicht beieinander, oft ohne Berührung. Nouakchott ist kein Ort der Mitte, 

sondern der Extreme. 

Am Fischereihafen zeigt sich diese Dynamik besonders deutlich. Boote liegen dicht an dicht, der 

Geruch von Fisch mischt sich mit Diesel und Meer. Hier wird gearbeitet, gehandelt, verhandelt. 

Fisch ist eine der wichtigsten Ressourcen des Landes, und der Hafen ist ein Knotenpunkt zwischen 

lokaler Arbeit und globalen Märkten. Frauen verkaufen den Fang, verarbeiten ihn, trocknen ihn in 

der Sonne. Ihre Arbeit ist sichtbar, unverzichtbar – und dennoch prekär. 

Das Meer prägt Nouakchott ebenso wie die Wüste. Die Küstenlinie ist flach, ungeschützt. Der 

Atlantik nagt an der Stadt, frisst sich stellenweise vor, bedroht Viertel, Infrastruktur. Der steigende 

Meeresspiegel ist keine abstrakte Zukunftsfrage, sondern bereits spürbar. Gleichzeitig fehlt es an 

Schutzmaßnahmen. Nouakchott ist eine Stadt, die zwischen zwei Elementen eingeklemmt ist – 

ohne wirkliche Kontrolle über eines von beiden. 



Reisenotizen 
  
Seite 19 
 

Die sozialen Spannungen der Stadt spiegeln die Geschichte des Landes. Mauretanien ist ethnisch 

und kulturell vielfältig: arabisch-berberische Gruppen, subsaharische Bevölkerungen, Nachfahren 

ehemaliger Sklaven. Diese Vielfalt ist im Stadtbild sichtbar, aber nicht immer integriert. Fragen von 

Zugehörigkeit, Sprache, sozialem Status prägen den Alltag. Nouakchott ist ein Ort, an dem 

nationale Identität täglich neu ausgehandelt wird. 

Gleichzeitig ist die Stadt ein Labor für Modernisierung. Universitäten, Medien, NGOs, Start-ups – 

all das existiert hier, oft in improvisierter Form. Junge Mauretanierinnen und Mauretanier bewegen 

sich selbstverständlich zwischen Tradition und globaler Gegenwart. Sie nutzen soziale Medien, 

diskutieren Politik, Religion, Zukunft. Nouakchott ist laut, widersprüchlich, voller Energie. Wer 

nur Verfall sieht, übersieht diese Dynamik. 

Religion spielt im Stadtleben eine zentrale Rolle, aber nicht in spektakulärer Form. Moscheen sind 

allgegenwärtig, Gebetsrufe strukturieren den Tag. Der Islam ist präsent, aber vielfältig gelebt. 

Traditionelle Frömmigkeit, reformistische Strömungen, alltägliche Praxis existieren nebeneinander. 

Auch hier zeigt sich die Stadt als Spiegel gesellschaftlicher Aushandlungsprozesse. 

Der Markt ist vielleicht der beste Ort, um Nouakchott zu verstehen. Hier treffen sich Welten. 

Importierte Waren aus China, Secondhand-Kleidung aus Europa, lokale Produkte aus dem Inland. 

Sprachen wechseln, Preise werden verhandelt, Geschichten erzählt. Der Markt ist chaotisch, laut, 

lebendig. Er ist kein folkloristischer Ort, sondern ein ökonomisches Nervenzentrum. 

Nouakchott ist auch ein Ort der Migration. Menschen kommen aus dem Landesinneren, aus 

Nachbarstaaten, aus Westafrika. Einige bleiben, andere sehen die Stadt als Zwischenstation – auf 

dem Weg nach Norden, nach Europa. Migration ist Teil des urbanen Alltags, sichtbar und doch 

oft unsichtbar in ihrer Dramatik. Die Stadt ist Durchgangsraum und Endpunkt zugleich. 

Trotz aller Probleme ist Nouakchott ein Ort der Hoffnung. Nicht im naiven Sinn, sondern als 

Notwendigkeit. Für viele gibt es keine Alternative. Die Stadt bietet Möglichkeiten, wenn auch 

begrenzte. Bildung, Arbeit, soziale Netzwerke. Sie ist ein Raum, in dem neue Lebensentwürfe 

entstehen – jenseits von Nomadismus und Oase, jenseits von Karawane und Manuskript. 

Im Kontext der Reise durch Mauretanien wirkt Nouakchott wie ein Kontrapunkt. Nach der Stille 

der Wüste, der Konzentration der Oasen, der Weite der Küste ist die Stadt überwältigend. Sie zeigt, 

dass das Land nicht in der Vergangenheit verharrt, sondern sich mit der Gegenwart 

auseinandersetzt – oft mühsam, oft improvisiert, aber unaufhaltsam. 

Am Abend, wenn die Hitze nachlässt, füllen sich die Straßen. Menschen sitzen vor ihren Häusern, 

trinken Tee, diskutieren. Kinder spielen im Sand, der sich auch hier nicht vertreiben lässt. Der 

Wind vom Meer bringt Kühle, aber auch Feuchtigkeit. Nouakchott atmet, rastlos, unvollkommen. 

Diese Stadt ist kein Ziel, sondern ein Zustand. Sie verkörpert die Spannungen, die Mauretanien 

prägen: zwischen Bewegung und Sesshaftigkeit, Tradition und Moderne, Wüste und Meer. 

Nouakchott ist das Gegenwartskapitel eines Landes, das lange von seiner Geschichte erzählt wurde 

– und nun beginnt, sich selbst neu zu schreiben. 



  Reisenotizen 
  
  Seite 20 

Tourismus als Chance – und als Gefahr 

In Mauretanien ist Tourismus kein Massenphänomen, sondern eine Idee. Eine Möglichkeit, die im 

Raum steht, diskutiert, vorsichtig erprobt wird. Wer hierher reist, tut dies nicht zufällig. Die Wege 

sind weit, die Infrastruktur begrenzt, die Erwartungen müssen angepasst werden. Gerade darin 

liegt für viele der Reiz. Doch genau diese Besonderheit macht den Tourismus zugleich zu einer 

heiklen Angelegenheit. 

Lange Zeit spielte er im Land kaum eine Rolle. Politische Isolation, Sicherheitsbedenken und 

fehlende Anbindung hielten Besucher fern. Mauretanien lag abseits der großen touristischen 

Routen Nord- und Westafrikas. Das schützte das Land vor Übernutzung, ließ aber auch Chancen 

ungenutzt. Erst seit einigen Jahren taucht Mauretanien wieder zaghaft auf den Landkarten 

spezialisierter Reiseanbieter auf – als Ziel für Abenteuer, Kultur, Abgeschiedenheit. 

Für Orte wie Chinguetti oder Ouadane eröffnet diese Entwicklung Perspektiven. Tourismus kann 

Einkommen schaffen, Aufmerksamkeit generieren, den Wert kulturellen Erbes unterstreichen. 

Lokale Guides, kleine Unterkünfte, Handwerk, Transport – all das profitiert von Besuchern, die 

Zeit mitbringen und Interesse zeigen. In Regionen, in denen andere wirtschaftliche Optionen 

fehlen, ist das nicht unerheblich. 

Gleichzeitig ist der Spielraum eng. Die historischen Städte des Sahel sind fragile Systeme. Ihre 

Architektur ist nicht auf Besucherströme ausgelegt, ihre sozialen Strukturen nicht auf permanente 

Beobachtung. Schon wenige Reisegruppen können das Gleichgewicht stören: durch Druck auf 

Ressourcen, durch Eingriffe in den Alltag, durch Erwartungen, die schwer zu erfüllen sind. 

Tourismus kann schützen – oder beschleunigen, was er zu bewahren vorgibt. 

Ein zentrales Problem ist die Übersetzung von Bedeutung. Was für Besucher außergewöhnlich ist, 

ist für die Bewohner Alltag. Manuskripte, Moscheen, Nomadenlager, Oasen – sie werden leicht zu 

Symbolen, zu Motiven, zu Kulissen. Der Übergang von Wertschätzung zu Verwertung ist fließend. 

Wenn Orte primär durch den Blick von außen definiert werden, verlieren sie an innerer Autonomie. 

Auch ökologisch ist der Spielraum begrenzt. Oasen wie Terjit reagieren empfindlich auf Belastung. 

Wasser, Boden, Vegetation sind schnell überfordert. Der Banc d’Arguin wiederum lebt von einem 

fein austarierten Zusammenspiel zwischen Mensch und Natur. Mehr Boote, mehr Infrastruktur, 

mehr Präsenz können dieses Gleichgewicht kippen. Nachhaltigkeit ist hier kein Marketingbegriff, 

sondern eine Voraussetzung für Fortbestand. 

Hinzu kommt die soziale Dimension. Wer profitiert vom Tourismus? Oft sind es wenige: jene mit 

Kontakten, mit Kapital, mit Zugang zu Reisenden. Andere bleiben außen vor. Ungleichheiten 

können sich verschärfen, Abhängigkeiten entstehen. Tourismus wird dann nicht zur 

gemeinschaftlichen Ressource, sondern zu einer weiteren Trennlinie. 

Dennoch wäre es falsch, den Tourismus pauschal abzulehnen. In einem Land mit begrenzten 

wirtschaftlichen Optionen kann er Teil einer diversifizierten Zukunft sein – wenn er lokal verankert 



Reisenotizen 
  
Seite 21 
 

ist, kleinmaßstäblich bleibt und klare Grenzen respektiert. Entscheidend ist, dass nicht Quantität, 

sondern Qualität das Ziel ist. Weniger Besucher, mehr Zeit. Weniger Konsum, mehr Austausch. 

In Mauretanien existieren bereits Ansätze in diese Richtung. Kleine, lokale Anbieter, oft selbst aus 

der Region, setzen auf langsames Reisen, auf Vermittlung statt Spektakel. Sie erklären, statt zu 

inszenieren. Sie führen nicht nur zu Orten, sondern in Zusammenhänge. Solche Modelle sind fragil, 

aber sie zeigen, dass ein anderer Tourismus möglich ist – einer, der nicht dominiert, sondern 

begleitet. 

Für das Land insgesamt stellt sich eine grundsätzliche Frage: Soll Tourismus ein 

Entwicklungsinstrument sein – oder eine Ergänzung? Die Geschichte des Sahel lehrt, dass externe 

Impulse selten nachhaltig wirken, wenn sie nicht in bestehende Strukturen eingebettet sind. Was 

bewahrt werden soll, muss zuerst von innen her Bedeutung haben. 

Tourismus in Mauretanien steht noch am Anfang. Das ist seine größte Chance – und seine größte 

Gefahr. Die Entscheidungen, die jetzt getroffen werden, werden prägend sein. Ob alte Städte zu 

Freilichtmuseen werden oder lebendige Orte bleiben. Ob Oasen zu Attraktionen schrumpfen oder 

als Lebensräume bestehen. Ob Begegnung entsteht – oder bloße Durchreise. 

Zwischen Wüste und Meer, zwischen Vergangenheit und Gegenwart, ist Raum für einen 

Tourismus, der nicht alles erklären will, sondern zuhört. Der nicht verspricht, sondern fragt. Ob 

dieser Raum genutzt wird, ist offen. Sicher ist nur: In einem Land, dessen Ressourcen so fragil sind 

wie sein kulturelles Erbe, ist jede Form von Nutzung auch eine Form von Verantwortung. 

 

Ein Land am Rand des Sandes 

Am Ende führt der Weg zurück nach Chinguetti. Nicht aus dramaturgischer Bequemlichkeit, 

sondern weil sich hier vieles bündelt. Die Stadt liegt noch immer am Rand des Sandes, wie zu 

Beginn der Reise. Die Dünen haben sich weitergeschoben, kaum merklich, aber spürbar. Was 

gestern freigelegt war, ist heute wieder bedeckt. Der Wind hat seine Arbeit getan, unbeirrbar, 

gleichgültig gegenüber menschlichen Maßstäben. 

Mauretanien ist ein Land, das sich nicht festhalten lässt. Wer es verstehen will, muss akzeptieren, 

dass Dauer hier relativ ist. Städte kommen und gehen, Lebensformen verändern sich, Wege 

verschwinden und entstehen neu. Die Geschichte dieses Landes ist keine Abfolge stabiler 

Epochen, sondern eine Serie von Anpassungen. Zwischen Wüste und Meer, zwischen Mobilität 

und Sesshaftigkeit, zwischen Bewahren und Loslassen. 

Die alten Karawanenstädte erzählen davon, dass Wissen einst reiste. Dass die Sahara kein leerer 

Raum war, sondern ein verbindender. Chinguetti, Ouadane, die Oasen des Adrar – sie sind keine 

nostalgischen Kulissen, sondern Fragmente eines Systems, das auf Bewegung beruhte. Heute 

wirken sie verletzlich, bedroht von Sand, Abwanderung, Bedeutungsverlust. Doch ihre Fragilität 



  Reisenotizen 
  
  Seite 22 

ist kein Zeichen von Bedeutungslosigkeit. Sie verweist auf eine andere Logik von Wert: eine, die 

nicht auf Wachstum, sondern auf Weitergabe beruht. 

Auch die Gegenwart folgt dieser Logik, wenn auch unter anderen Vorzeichen. Nomaden bewegen 

sich noch immer, wenn auch mit Pick-up und Mobiltelefon. Fischer am Atlantik lesen Wind und 

Wasser so aufmerksam wie ihre Vorfahren. In Nouakchott verdichten sich die Spannungen eines 

Landes, das sich neu erfindet, ohne seine Brüche zu glätten. Nichts ist abgeschlossen, nichts 

eindeutig. Mauretanien ist kein Land der einfachen Antworten. 

Der Sand ist dabei mehr als Metapher. Er steht für eine Umwelt, die keine Illusionen zulässt. Wer 

hier lebt, weiß um Grenzen – der Ressourcen, der Planung, der Kontrolle. Der Sand bedeckt nicht 

nur Häuser und Wege, sondern auch Gewissheiten. Er zwingt dazu, Prioritäten zu setzen: Was ist 

bewahrenswert? Was kann gehen? Und wer entscheidet darüber? 

Tourismus, oft als Hoffnungsträger beschrieben, fügt sich in diese Fragen ein. Er kann helfen, 

Aufmerksamkeit und Einkommen zu bringen. Er kann aber auch beschleunigen, was er zu retten 

vorgibt. In einem Land wie Mauretanien ist jede Begegnung ein Eingriff. Verantwortung beginnt 

hier nicht bei großen Konzepten, sondern bei der Haltung: beim Zuhören, beim Aushalten von 

Ungewissheit, beim Respekt vor dem Tempo des Ortes. 

Mauretanien wird nie ein leicht zugängliches Reiseziel sein. Es entzieht sich schnellen Bildern, 

klaren Narrativen. Vielleicht liegt darin seine Stärke. Das Land zwingt dazu, langsamer zu werden, 

genauer hinzusehen, Widersprüche auszuhalten. Es bietet keine spektakulären Lösungen, sondern 

Einsichten – in die Art und Weise, wie Gesellschaften mit Extremen umgehen. 

Am Abend liegt Chinguetti wieder still. Die Sonne sinkt hinter den Dünen, das Licht wird weich. 

Ein Mann schließt die Tür zu einem Raum voller Bücher. Nicht, um sie zu verstecken, sondern um 

sie vor der Nacht zu schützen. Es ist eine kleine Geste, unspektakulär. Und doch steht sie für etwas 

Größeres: für den Versuch, Bedeutung zu bewahren, ohne sie zu fixieren. 

Mauretanien steht am Rand des Sandes. Nicht kurz vor dem Verschwinden, sondern in einem 

dauerhaften Aushandlungsprozess. Zwischen dem, was war, und dem, was möglich ist. Wer dieses 

Land bereist – oder sich ihm schreibend nähert –, begegnet keiner fertigen Geschichte. Sondern 

einem offenen Raum. Und der Frage, wie viel Bewegung eine Gesellschaft braucht, um sich selbst 

treu zu bleiben. 

 


